
11

I. СТАТЬИ

ЧЕКАЛОВ K.A.
У ИСТОКОВ МАССОВОЙ КУЛЬТУРЫ.

ИТАЛЬЯНСКАЯ ПРОЗА XVII В.
И “СВЕТИЛЬНИК” Ф.ПОНА

Путешествуя как-то в поезде, видный итальянский мыслитель и историк литературы
Бенедетто Кроче скуки ради принялся читать книжку некоей Анни Виванти “Танцующая
наяда” (1920), типичный образец массовой культуры начала XX в. Вскоре он обнаружил,
что изложенная у Виванти история любовного треугольника (французский инженер –
дикарка – английский моряк) и последовавшей вендетты во многом напоминает сюжет
вставной новеллы из романа Франческо Пона “Ормондо” (1635). Разумеется, ни разу после
XVII в. не переиздававшийся роман не мог быть известен автору “Танцующей наяды”; речь
идет всего лишь о сходстве повествовательных структур, продиктованных ориентацией на
достаточно широкую аудиторию. Обо всем этом мэтр рассказал в очерке “Забавные
совпадения”1.

Истоки массовой культуры обычно усматривают в конце
XVIII в., в “готическом романе”. Действительно, феномен массовой литературы
(паралитературы) мог возникнуть лишь по завершении процесса трансформации
“словесности” (средневекового типа) в новоевропейскую “литературу”, а процесс этот
охватывает собой целых два столетия – XVII-XVIII вв. Как отмечает А.Вьяла2,
первоначально под “литературой” понимается “результат восприятия текстов, а не
искусство их создания”, т.е. “литература” выступает как синоним “книжного знания”. К
тому же понятие “оригинальность” как эстетическая категория формируется именно в
XVIII в., а противопоставление “массовой” или “высокой” литературы от этой категории
неотделимо. И все-таки уже в пределах XVII в. начинают постепенно проступать контуры
паралитературной продукции. Сказанное относится как к формам бытования культуры и
общей стратегии ее создателей, так и к структурам текстов; возрождение античной
повествовательной традиции в рамках барочной прозы предвосхищает многие сюжетные
особенности, характерные для “черной” и “розовой” мелодрамы и других масскультурных
жанров. На структурное сходство барочного романа с образцами современной массовой
культуры указывают многие исследователи литературы XVII в.

В начале века итальянские романы еще немногочисленны: на Апеннинах
преимущественно читают Гелиодора, испанцев (поначалу переводятся главным образом
пикарески, а затем и Сервантес) и “Астрею” д'Юрфе (правда, перевод “Астреи” вышел
только в 1637 г.). Но вот период с 1620 по 1660 г. можно без преувеличения назвать порой
расцвета итальянского романа. Теперь в итальянских портах выгружают не только тюки с
заморскими товарами, но и “пачки романов”, о чем свидетельствуют заядлый библиофил
А.Апрозио и известнейший писатель второй половины столетия Ф.Ф.Фругони. Конечно,
книжный рынок в XVII в. еще носит “эмбриональный” характер, и все-таки из всех жанров
именно роман неуклонно превращается в предмет потребления.

Писательство в ту пору все более отчетливо предстает как один из источников
дохода. Именно этот вполне прагматический аспект прочитывается между строк в
определении “эпохи романов” как нового “золотого века” в предисловии М.А.Нали к
своему роману “Королева Кипрская” (1652). Ориентация на моду ничуть не скрывается;
                                                          

1 Croce В. Nuovi saggi sulla letteratura italiana del Seicento. – Bari, 1968. –
P. 305-309.

2 Viala A. Naissance de 1'ecrivain. Sociologie de la litterature a l'epoque classique. – P., 1985. – P. 282.



12

например, в предисловии к роману “Трехвесельная гондола” (1657) Дж.Брузони прямо
заявляет: “Я написал книгу в модном духе, сработал карнавальную маску, предложил вам
средство убить время”3. В понятие литературной моды втягиваются и имевшие немалый
коммерческий успех произведения памфлетного характера, о чем свидетельствует
деятельность писателей, связанных с Академией дельи Инконьити.

Прозаики XVII в. обычно приобщены к политической жизни, а не ведут образ жизни
затворников-одиночек. Как правило, они были связаны с той или иной социальной
структурой. В первую очередь это невероятно расплодившиеся как раз в XVII в. академии;
нередко один и тот же писатель состоял в двух-трех академиях одновременно. (Так было с
Ф.Пона, о котором речь впереди; он был членом нескольких академий, но наиболее
существенным – судя
по тому титулу, который он выносил на фронтисписы своих сочинений, – он считал свое
членство в Филармонической академии.) Именно в рамках академий, сколь бы эфемерной
и поверхностной ни была подчас их деятельность, постепенно кристаллизуется осознание
литераторами своего профессионального статуса. Следует особо выделить Академию дельи
Инконьити, сыгравшую заметную роль в духовной жизни Венеции XVII в. Она была
учреждена Дж.Ф.Лоредано в его собственном доме в 1630 г. и просуществовала тридцать
лет. Не было такого члена академии, у которого хотя бы одна книга не попала в Индекс
запрещенных книг. Смелость политических воззрений членов этой академии сочеталась с
моральным либертинажем. Важнейшей составляющей идеологии Академии дельи
Инконьити следует считать десакрализацию религии и как следствие – едкую,
убийственную критику Римской церкви. Наиболее радикальную позицию занимал
Ф.Паллавичино, весьма плодовитый политический беллетрист, в конечном итоге
разделивший трагическую участь Дж. Бруно и Л.Ванини (он был четвертован 5 марта 1644
г.). Гонениям подвергались за распространение его крамольных сочинений и
книготорговцы: один из них (дело было в Болонье) за 20 проданных экземпляров получил 5
лет каторги. Следует добавить, что в Риме существовала целая индустрия скандальных по
содержанию рукописей, которые анонимные компиляторы держали наготове и продавали
их чужестранцам.

Внутри системы прозаических жанров в интересующий нас период наблюдается
определенная динамика. Характерное для Ренессанса доминирование новеллы, скованной
достаточно жесткими жанровыми рамками, сменяется предпочтением новой, более
открытой сюжетной структуры; граница между романом и новеллой не всегда оказывается
четкой. Вообще же весьма затруднительно дать четкую классификацию романов XVII в.
Хотя, например, М.Капуччи пытается выделить “бытовую”, “фантастическую”,
“историко-политическую”, “буржуазную”, “морально-религиозную” разновидности4, на
практике часто имело место смешение указанных (и иных) модальностей. Сказанное
относится и к новелле, также обретающей весьма широкий жанрово-стилистический
диапазон и резко расширяющей свой объем: здесь и новеллы-анекдоты, и новеллы-сказки,
и новеллы, тяготеющие к хронике, диалогу, наконец, новеллы в стихах. Выделяется по-
своему уникальный пример обращения к событиям недавней русской истории: “Дмитрий-
Московит” М.Бизаччони (1639).

И все-таки характерный для XVI в. живейший интерес к этому жанру постепенно
тает. В целом продолжает доминировать авторитет “Декамерона”, но это уже не столько
органичное развитие традиции, сколько лихорадочное соревнование, выигрыш в котором в
большинстве случаев остается за Боккаччо.

Интересно, что былая литературная гегемония Тосканы в прозе XVII в. напрочь
исчезает: за все столетие здесь было издано лишь три романа, причем один из них
принадлежит перу Ахилла Татия, т.е. никак не относится к литературной продукции XVII в.
(Тоскана в этот период вообще становится оплотом культурного консерватизма.)
Напротив, львиная доля всей барочной прозы приходится на области Венето и Лигурия.
Родом из Венето (а точнее, из Вероны) был и Франческо Пона (1594-1655), поэт, историк и
медик. Он получил гуманистическое образование в Падуанском университете, все еще
                                                          

3 Brusoni G. La gondola a tre remi. – Milano, 1971. – P. 1.
4 Romanzieri del Seicento. – Torino, 1974. – P. 18. Также разграничивались “галантно-героические”,

“политические”, “нравственные”, “исторические” романы. К этому можно было бы добавить “восточную'”
разновидность, распространившуюся после 1640 г.



13

пользовавшемся репутацией оплота вольномыслия, и принадлежал к любимым ученикам
знаменитого аристотелика Кремонини. В числе его сочинений – обстоятельный рассказ об
эпидемии чумы 1630 г. (“Великая веронская зараза”), пародия на медицинский трактат
(“Ятрополитическая маска”), маньеристическая по замыслу и барочная по исполнению
“Галерея знаменитых женщин” (1633), упоминавшийся незавершенный роман “Ормондо”,
несколько драматических произведений. Ф.Пона писал также довольно невыразительные
стихи в духе Дж.Марино и его последователей. Особенно же громкий успех снискала книга
Ф.Пона под названием “La Lucerna” (1625). Она получила крайнее неодобрение
Святейшего престола и через два года после публикации оказалась в Индексе запрещенных
книг. Пона покаялся, выкинул из книги наиболее пикантный эпизод, написал (в 1636 г.)
надлежащее письмо в Священную конгрегацию, а потом и вовсе потерял интерес к
собственному “незрелому” сочинению.

Нам представляется, что это произведение является чрезвычайно репрезентативным
феноменом того интенсивного поиска контакта с аудиторией, который был характерен для
прозы XVII в. С другой стороны, в отличие от львиной доли романной продукции этого
времени, “La Lucerna” не только идет навстречу “горизонту ожиданий” аудитории, не
только активно использует традиционные топосы, но и порой озаряет их каким-то
необычным светом5. Ц.Тодоров отмечает, что “шедевром массовой литературы является
именно та книга, которая наилучшим образом вписывается в рамки своего жанра”6. “La
Lucerna” не удовлетворяет подобному определению, в ней как раз ощутимо стремление к
жанровому экспериментированию. Именно поэтому книга представляет несомненный
интерес и для современного читателя, что и объясняет факт ее переиздания в XX в.7.
Перевод ее названия не так уж очевиден. Наиболее предпочтителен вариант “Светильник”:
так наиболее отчетливо проступают лукавые аллюзии на поэтическое употребление этого
слова у Данте в значении “светило”. В предисловии “К читателю” Ф.Пона указывает, что
“свет” души поддерживается телом, как свет лампы – маслом. Кроме того, по книге
разбросаны отсылки к упоминанию “lucerna” в других текстах (например, во вставной
новелле о Психее из “Золотого осла” Апулея или монументальном трактате философа и
математика Дж.Кардано “О тонкости вещей”), а в дальнейшем разворачиваются
традиционные топосы, связанные с солнцем (“злато волос моих затмевало солнечный
свет”) и просто незатейливая игра слов (одного из персонажей, встреченных Душой во
время своих скитаний, зовут Лучидо, и эвфония Lucido-luce эксплицирована
рассказчиком). Все это позволяет говорить о сознательном ироническом включении
главного действующего лица книги в “светоносное” семантическое поле. Впрочем, и не
совсем точный – зато сохраняющий женский род оригинального названия – перевод
“Лампа” имел бы право на существование, поскольку протагонист Эврето все-таки
беседует с синьорой и иногда даже величает ее donna Lucerna, а “женская” тема в книге
отчетливо педалирована.

Отсылка к “Золотому ослу” имеет тем более существенное значение, что именно в
романе Апулея (а также в его “Апологии”) лампа представлена как атрибут волхвования, а
более конкретно – метаморфозы. В третьей книге “Золотого осла” Памфила натирает себя
чудодейственной мазью, после чего “долгое время шепчется со своей лампой” (Апулей.
Апология. Метаморфозы. Флориды. – М., 1993. – С. 146) и превращается в сову. Для Пона
как писателя XVII в. важны не столько сами по себе магические коннотации мотива,
сколько именно артикулирование структуры сюжета как “ряда волшебных изменений”
протагониста, и если у Апулея лампа лишь маркирует этот процесс, то у Пона она
становится его субъектом.

Книга (на наш взгляд, она находится на полпути между новеллистической книгой
ренессансного типа и романом) структурируется как беседа венецианского студента-
медика Эврето (это alter ego автора; именно он представлен как автор “Светильника”,
причем в предисловии Ф.Пона не забывает раскрыть этимологию псевдонима: в переводе с
греческого Evreto Misoscolo – изобретатель, враг праздности) с висящим перед входом в его
дом светильником. Но составляющие диалога неравноценны, и Эврето преимущественно
                                                          

5 О переводе названия см. ниже. Топос – от греч. topos –  место. – Прим. ред.
6 Todorov Tz. Typologie du roman policier // Poetique de la prose. – P., 1971. –

P. 57.
7 Роnа F. La lucerna. – Roma, 1974. – 250 p.



14

выступает в роли пассивного слушателя (за исключением отдельных дискуссий). Поэтому
основной корпус текста представлен повествованием Светильника, выстроенным по
принципу нанизывания новелл и представляющим собой историю метаморфоз
заключенной в нем Души. Душа попала в Светильник стараниями отца Джироламо
Кардано – Фацио Кардано, астролога, мага и мистика (вторичное упоминание этого имени
носит знаковый характер: Кардано-младший входил в виртуальную библиотеку
либертенов8 наряду с Шарроном и Ванини). Подобная жанровая структура давала богатые
возможности для развертывания “разнообразия”, столь существенного для маньеризма и
барокко. Тема “разнообразия” как важнейшего требования к прозаическому сочинению
постоянно возникает в авторских предисловиях к романам XVII в., причем по обе стороны
Альп. Столь значимый для Ф.Пона автор, как Жан Барклай, в романе “Аргенида” обещает
ублажить читателя созерцанием разнообразных вещей, как если бы то был пейзаж. Ф.Пона
трактует этот принцип прежде всего как коктейль жанров (новелла, сказка, эссе, миф,
хроника) и стилистических модальностей (гротеск, патетика, откровенная скабрезность в
духе “Рассуждений” Аретино, пасторальная
идиллия и т.д.).

Действие книги размечено по “вечерам”, когда Светильник горит и в состоянии
повествовать (днем же он “спит”). Светильник явно образован, владеет латынью; ему
хорошо известны греческие мифы (соответствующие ассоциации он приплетает к месту и
не к месту). Главное же, он пересказывает Эврето воззрения античных философов о душе,
нисходящей на землю из “высших сфер”. Светильник раскрывает собственные
повествовательные принципы; они прежде всего строятся на абсолютной свободе
изложения материала, отказе от охвата того или иного предмета в полной мере – не
случайно здесь возникает слово “хаос”. Затем следует серия совершенно сказочных
превращений-метемпсихозов Души Светильника, трансформирующейся то в
“исполненную гордости львицу”, то в “прекраснейшую нимфу”, то в загадочное
Ливийское Чудовище, чье дыхание убивает все живое. Среди “недостойных тел”, в которые
довелось воплотиться Душе, – кровавый Сулла (его история изложена по
“Жизнеописаниям” Плутарха). Вслед за Суллой Душа переселяется в весьма созвучную
поэтике маринистов (но и навеянную Лукиановым “Сновидением”) блоху (что дает повод
совершить не лишенное непристойных деталей путешествие по телу супруги Суллы и
разыграть своеобразное эротическое приключение). Еще одна ипостась Души – греческая
девочка по имени Пистофила (“любительница свободы”). В “романической” истории
Пистофилы доминируют благородно-возвышенные моменты, культ трагической
супружеской любви; она подчеркнуто контрастирует с исключенным из “первого вечера”
эпизодом скотоложества (жена рыцаря влюбляется в его коня). Многочисленные
зооморфные ипостаси Души обычно трактованы юмористически, и рассказчик не склонен
подолгу на них задерживаться: таковы пес, пчела, жаворонок, сверчок, муравей, кабан,
бык, змея, мышь.

Особый эпизод – сугубо литературное превращение в Аргениду, дочь короля
Сицилии, героиню одноименного романа полуфранцуза, полушотландца Жана (Джона)
Барклая (речь идет о своего рода бестселлере XVII в., излюбленном чтении кардинала
Ришелье). Ф.Пона являлся пламенным пропагандистом этой книги в Венето
(осуществленный им итальянский перевод вышел в 1625 г., четыре года спустя после
публикации оригинала на латыни). Соответствующий наиболее пространный эпизод
“Светильника” был введен Ф.Пона в третье издание книги. Вообще говоря,
манипулирование чужими текстами – явление, чрезвычайно распространенное в рамках
итальянского и французского барокко (в первую очередь это относится к поэзии). Борьба с
плагиатом велась и приобретала порой весьма ожесточенные формы, но ощутимых успехов
не приносила. При этом случай Ф.Пона – особый. Внедрение в роман барокко вставных
новелл – жанровая закономерность, но вот внедрение в квазиновеллистическое
повествование романного “дайджеста” – явление гораздо более редкое. Итальянский автор
опускает пространные политические рассуждения (например, XVIII главу первой книги
“Аргениды”, навеянную Макиавелли и Боденом) и стихотворные вставки, однако ему
удается передать не только сюжетную канву, но и риторические особенности, и даже
некоторые – немногочисленные уже в оригинальном тексте – вставные новеллы из
                                                          

8 Либертены – представители свободомыслия в XVII в. – Прим. ред.



15

модного романа. Ловко выполненный дайджест (не “палимпсест”!) “Аргениды” в какой-то
момент обрывается, и рассказчик замечает: “Наверняка какой-нибудь великий писатель
уже описал сии редкостные события, достойные того, чтобы запечатлеть их в героическом
стиле. Пусть же побудит тебя сей рассказ мой внимательным образом прочитать их, коль
скоро такая книга окажется у тебя в руках”. Таким образом, “Светильник” заключает в себе
недвусмысленную рекламу Барклая.

Самое же неожиданное и оригинальное перевоплощение ожидает читателя ближе к
концу книги: Душа вселяется в тело Равальяка, убийцы Генриха IV. Имя его не названо;
речь идет о кровавом маньяке, с детства отличавшемся особой жестокостью и одержимом
бесами. Весьма подробно, как бы увиденные изнутри, описаны известные события 14 мая
1610 г., а также постигшие Равальяка ужасающие пытки и казнь. Комическая стихия
неожиданно сменяется взвинченным барочным трагизмом, исключительной зримостью
страдания. И это еще не финал “Светильника”: по закону барочного контраста после
Равальяка Душа вновь оказывается в теле маленькой собачки, “на удивление кроткой,
послушной и изящной” (игра масштабов, любовь к миниатюрному – важная черта
эстетики рококо, кристаллизация которой исподволь происходит уже в поэзии XVII в.).
Здесь повествование снова сужается до рамок авантюрной новеллы. Самое же последнее из
рассказанных Душой перевоплощений – знаменитый проповедник, большой мастер
красноречия.

“Светильник” поражает мастерством смешения и взаимодействия
повествовательных моделей и исключительной изобретательностью, легкостью пера; его
автор сохраняет связь с ренессансной традицией. И не только с “Декамероном”, но и, в
еще большей степени, с новеллистикой М.Банделло. Именно в его сборнике беспорядок
становится эстетическим принципом, реальность предстает как совокупность отдельных
многочисленных фрагментов. “Светильник” закладывает возможность абсолютно
свободного нисхождения романа во все повествовательные формы и тональности.
Сказанное относится и к тематике, ведь тут находится место (в конце “третьего вечера”)
даже для квазинаучной шестистраничной дискуссии о Млечном Пути. Беседа Светильника
(побывавшего в теле умного школяра из Саламанки) с Эврето напоминает здесь диалоги
Платона, причем в роли Сократа, со всеми вытекающими отсюда риторическими
последствиями, выступает именно Светильник. Мифопоэтическое измерение в
рассуждениях Светильника все еще превалирует над научным (так, он обстоятельно
воссоздает взгляды древних на Млечный Путь), а цитата из дантовского “Рая” (XIV, 97-99)
используется им в качестве научного аргумента. И хотя он объявляет о необходимости
“оставить в стороне все эти выдуманные поэтами небылицы (в оригинале – chimere) и
рассуждать, как подобает философу”, все же вырулить в сторону галилеевского,
новоевропейского диалога Ф.Пона еще не в состоянии.

Иного рода теоретическая дискуссия (тот же “третий вечер”) скалькирована с
“Аргениды” и касается эстетических вопросов. Ф.Пона замечает, что стремился
действовать именно как медик, покрыв края вазы с горьким лекарством каким-либо
сладким соком (распространенный в литературе XVI-XVII вв. топос “развлекая, поучать”).
Однако, как и все либертены, Ф.Пона остается пессимистом, видит мир абсолютно
испорченным, так что “нет нужды тратить силы” на сатирическое живописание его (этот
тезис вложен “в уста” Светильника). И все-таки, по мнению главного героя романа,
процесс “срывания масок с тех, кто не боится Бога”, несомненно полезен. В том же
эпизоде Ф.Пона применяет и гастрономическую ассоциацию: Эврето замечает, что именно
беседа с фонарем способна отвлечь человека от еды; читая (“слушая”) его разговор со
Светильником, всякий найдет “пищу своему любопытству”. Он излагает программу
морализаторского искусства, где торжествует добродетель, а зло несет наказание. Впрочем,
морализация у Ф.Пона в большинстве случаев остается на уровне интенции. Весьма
симптоматично, что финальная реплика Светильника (“иди ужинать!”) отсылает читателя
все к той же гастрономической теме и как бы восстанавливает необходимый баланс между
беседой и приемом пищи.

Переселение Души – в равной мере и тема, и структурный принцип “Светильника”
– зачастую оказывается источником типичных для литературы барокко кровавых сцен.
Ведь Душа переходит в другое тело (или – реже – в предмет) после кончины прежнего
владельца. И здесь Ф.Пона не жалеет самых мрачных красок; чего стоит одна только
история Антония и Клеопатры или же рассказ Души, пребывавшей некоторое время в теле



16

повитухи, о несчастной куртизанке. Ее принуждают перерезать горло собственному
новорожденному дитяте, после чего забивают до смерти и ее саму. Даже выполненная в
буффонном стиле новелла об ученой обезьяне, ловко притворившейся призраком недавно
умершей хозяйки, заканчивается трагически: когда обман раскрывается, разгневанные
хозяева тут же велят умертвить зверя.

Повествовательные функции Эврето носят весьма ограниченный характер, он
отделяет одну новеллу от другой и в лаконичных репликах коротко и прямолинейно
выделяет моральное содержание, если оно есть; обнаруживает свое нетерпение, за что
бывает одергиваем Светильником; одобряет повествовательное мастерство собеседника.
Очень часто он оценивает рассказанное, как если бы это был увиденный им на сцене
спектакль (“О зрелище невероятной Любви!”; “зрелища, для публики равно пользительные
и сладостные”). Подобная сценичность происходящего – вполне соответствующая
эстетике барокко – прослеживается и в рассказах Светильника. Так, в описании кровавой
стычки на корабле происходящее трактуется как “наиужаснейшая схватка, какую только
может представить Смерть на сцене Морского Театра”.

В отдельных случаях (уже упомянутая история повитухи и куртизанки) Эврето в
нетерпении спрашивает, чем закончится тот или иной рассказ, и получает достаточно
определенный ответ (“все разрешится ужасающим и трагическим образом”). В свою
очередь Светильник время от времени отвлекается от изложения и заявляет о
необходимости подпитать его маслом, так как совершенно обессилел. В четвертом дне
Эврето испрашивает у Светильника совета, как преуспеть при дворе; собеседник
отговаривает его от этой затеи и подвергает резкой критике современную Европу. (Отчасти
он развивает здесь положения “Аргениды”, не говоря уже о “Государе” Макиавелли.)
Светильник чрезвычайно резко осуждает царящие при дворе лицемерие и неблагодарность,
лживость обещаний и непредсказуемость завтрашнего дня. (Все это очень напоминает
невеселые констатации известнейших поэтов XVII в. Джанбаттиста Марино и Алессандро
Тассони, также прошедших искус придворной жизни и горько разочаровавшихся в ней.)
Все дворы похожи один на другой; все они подобны “лабиринтам, откуда не найдешь
выхода” (топос лабиринта чрезвычайно часто встречается в произведениях конца XVI –
XVII в.), “смертоносным Сиренам”, “Гарпиям, терзающим жизнь, свободу, честь, а очень
часто и Душу” (мотив anima (душа) предстает как лукавый рефрен “Светильника”).

Интересно, что откровенная литературность использования приема метемпсихоза
автором нисколько не скрывается. В одном из эпизодов кокетка, отнюдь не красавица, с
помощью снадобий и притираний добивается исключительных результатов и
манипулирует кавалерами по своему усмотрению: “В себе самой... открыла я
чудодейственные способности Цирцеи; ибо одного обращала я в льва, наполняя его
свирепостью, другого в пса, делая его послушным моим знакам или же неотлучным
хранителем моих врат;.. третьего в зайца, делая его боязливым...”. В другом месте так же
мимоходом упоминается Протей (“Сновидения мои были не только причудливыми,
поражающими воображение; то были вовсе не существующие в Природе образы, страннее,
нежели метаморфозы Протея”). Эти два мифологических образа иногда рассматриваются
как эмблемы маньеризма и барокко; здесь их назначение – пунктирно выстроить
параллели к центральной сюжетной интриге, суть которой – непрестанная, уходящая в
“дурную бесконечность” смена “персон”, выражающая иллюзорность и фиктивность
видимой картины бытия.

Тема чтения занимает большое место в книге и постоянно эксплицируется.
“Панлитературность” – важная черта маньеристической стратегии, не чуждая и XVII в. в
целом. Герои “Светильника” – читатели. Им знакома и античная нарративная традиция
(“тысячи любовных сюжетов”, в том числе Овидий, Катулл, Марциал), и современная:
кроме того, Светильник выказывает свободное владение античной и петраркистской
любовной риторикой. Познание жизни начинается через книги. Так, слушая рассказ об
ученой обезьяне, Эврето осведомляется, не являлась ли она ученицей той обезьяны, что
описана в “Придворном” Кастильоне, – та умела играть в шахматы, а эта в кости. Весьма
существенно, что обезьяну, облачившуюся в чепец и занявшую в постели место покойной
хозяйки, принимают за ее Душу. Здесь как бы выворачивается наизнанку, отражается в
кривом зеркале основной повествовательный прием книги в целом. Не будет
преувеличением сказать, что все происходящее в “Светильнике” можно рассматривать как



17

метафору процесса чтения, связанного с постоянным перевоплощением читателя в
персонажа (на это в истории Аргениды намекает и сам автор).

Ф.Пона иногда явно подтрунивает над поэтическими топосами, тяготеет, сближаясь
в этом с неоаристотеликами XVI в. и “Рассуждением о стихотворениях Петрарки”
А.Тассони (1609), к демонтажу петраркистского кода. Так, в описании красавицы из Рагузы
приводится портрет, сплошь состоящий из топосов, но иронически смещенных: губы-
рубины трансформируются из-за смертельной бледности пережившей жестокие испытания
девушки в аметисты; глаза, в которых читается ужас, напоминают “грубо обработанные
бриллианты”; грудь, как положено, словно бы сработана из алебастра, но – “совершенно
ледяного”. (Здесь соединяются литературность и опыт Ф.Пона-медика, который, вообще
говоря, играет в повествовании немаловажную роль.) По-другому выражено
“деструктивное” начало в портрете болонской красотки с многозначительным именем
Беатриче. Золотые волосы, белоснежная кожа, тело, “казавшееся монолитом из слоновой
кости”, в совокупности своей составляют нечто прямо противоположное и дантовской
Беатриче, и петрарковской Лауре, – а именно образ неимоверно чувственной особы с
“влекущей грудью” (un seno che dicea tocca). Интересно сопоставить этот пассаж с
портретом Марии Магдалины в “Галерее знаменитых женщин” (речь идет об одном из
излюбленных культурой барокко библейских  персонажей; Ф.Пона посвятил ей также
несколько сонетов): “волнистые, от природы светлые волосы”, “белый лоб”,
“прелестнейшие ресницы”, “слегка влажные и неизменно подвижные” глаза; “все в ней
было исполнено красоты, но красоты развратной”.

Как видим, “Светильник” представляет собой не только занимательное чтение, но и
интересную попытку дистанцирования от типичных для своей эпохи повествовательных
структур и клише. “Признание – и даже выставление напоказ – фиктивной природы
текста” является, с точки зрения Д.Куэньяса, свидетельством отдаления его от сферы
паралитературы9. Так обстоит дело в XX в., для маньеризма же и барокко подобное
дистанцирование сигнализирует о новой стадии взаимоотношений “слов” и “вещей”,
трансформации представлений о задачах и возможностях текста на рубеже Нового
времени.

                                                          
9 Couegnas D. Introduction a la paralitterature. – P., 1992. – P. 182.


